
 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 42 

La música como objeto en devenir: materialidad, 

acción e interpretación 

Sergio Alejandro Morales Navarro 
Universidad de las Artes de Yucatán 

Resumen 

Este artículo reflexiona sobre la interpretación musical desde una perspectiva material y 

performativa, cuestionando la idea de la música como un objeto estable susceptible de ser 

conservado. A partir del diálogo entre el nuevo materialismo y la práctica musical instrumental, se 

propone entender la música como un fenómeno relacional que se realiza en la acción. El 

instrumento es abordado como una materialidad en devenir, y la interpretación como una práctica 

situada que reconfigura continuamente el sentido musical. Asimismo, se ofrece una lectura crítica 

de la interpretación históricamente informada como un dispositivo de estabilización que produce 

nuevas normas estéticas. En conjunto, el texto plantea que la inestabilidad no es un problema que 

resolver, sino una condición constitutiva de la experiencia musical. 

Palabras clave: práctica artística, interpretación musical, nuevo materialismo, 

materialidad, performatividad, música. 

Abstract 

This article reflects on musical interpretation from a material and performative perspective, 

questioning the idea of music as a stable object to be preserved. Drawing on new materialism and 

instrumental musical practice, it proposes understanding music as a relational phenomenon 

realized through action. The instrument is approached as a material entity in becoming, and 

interpretation as a situated practice that continuously reconfigures musical meaning. The article 

also offers a critical reading of historically informed performance as a stabilizing device that 

produces new aesthetic norms. Overall, it argues that instability is not a problem to be solved but 

a constitutive condition of musical experience. 

Keywords: artistic practice, musical interpretation, new materialism, materiality, 

performativity, music.  



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 43 

Introducción 

En las últimas décadas, distintas corrientes en ciencias sociales y filosofía han coincidido 

en lo que suele llamarse nuevo materialismo, una línea de pensamiento que revaloriza la materia 

como activa, dinámica y con capacidad de agencia, en contraste con visiones que conciben las 

cosas como pasivas o subordinadas a la mente y la cultura. En lugar de funcionar como meros 

soportes, las materialidades poseen temporalidades, resistencias y ritmos propios que condicionan 

la acción humana y participan en la configuración de prácticas e instituciones. 

Este artículo propone una lectura del nuevo materialismo desde la práctica musical 

instrumental, inscribiéndola en el campo de la investigación performativa. Se sostiene que la 

interpretación musical no opera sobre objetos estables, sino en un entramado material-relacional 

donde instrumentos, cuerpos, técnicas, espacios y discursos reconfiguran continuamente el sentido 

musical. A partir de ello, se discute el instrumento como cosa/objeto en devenir, la música como 

fenómeno que solo se realiza plenamente en la acción y el lugar del ejecutante en la interpretación 

musical. Finalmente, se plantea que la interpretación históricamente informada puede 

comprenderse como un dispositivo de estabilización que, lejos de conservar un pasado intacto, 

produce cambios en el objeto musical. 

El nuevo materialismo: Ingold, Hodder y Barad 

A través de estudios relacionados con la arqueología, antropología y arquitectura, Tim 

Ingold (2013) propone que hacer o fabricar no es transformar la materia desde un plan mental 

previo y cerrado; por el contrario, es el resultado de la interacción entre el artesano, los materiales 

que emplea y los ambientes que los rodean. En ese sentido, todo material o sustancia no es un ente 

pasivo que espera ser moldeado o transformado, sino una entidad con cualidades (resistencias, 

tendencias, flujos, texturas, formas, etc.) y temporalidades concretas que condicionan aquello que 

puede hacerse a partir de ella. De esta manera, el material tiene agencia dentro del proceso del 

hacer (en el sentido latouriano del término), y, por lo tanto, el creador debe trabajar con el material, 

no contra él. En otras palabras, hacer es un acto de correspondencia con el mundo, no una 

imposición humana sobre el mismo (Ingold, 2013). 

En consecuencia, el concepto aristotélico de técnica (tékné), que alude al saber orientado a 

la producción (incluyendo lo artístico), se enriquece y transforma en un “pensar con las manos”, 

donde el conocimiento emerge del diálogo del artesano con los materiales. Esto necesariamente 

resuena con el pensamiento de Sennett (2009, p. 12), quien sostiene que el conocimiento se obtiene 

con las manos, específicamente a través del tacto y el movimiento, pues “todas las habilidades, 

incluso las más abstractas, empiezan como prácticas corporales”. Asimismo, la definición de la 

técnica como “la capacidad de aumentar el poder hacer del hombre” (González Gallego, 2004, p. 

151), se convierte en “la capacidad del hombre de aumentar el diálogo con la materialidad”. 

Ian Hodder (2012), tras hacer una crítica a los estudios tradicionales sobre la materialidad 

que han privilegiado los enfoques antropocentristas, propone que la relación entre humanos y cosas 

no es instrumental ni unilateral, sino un entramado de dependencias que generan enredos. Para 

este autor, el concepto de cosa hace referencia a conjuntos de materia, energía y/o información 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 44 

que poseen presencia, entendida esta como la suma de contingencia, definibilidad y temporalidad. 

A esto se suma que las cosas se “ensamblan”; es decir, en muchas ocasiones una cosa es en realidad 

un conjunto de otras cosas (cables, engranes, poleas, etc.) que está definido por las relaciones 

agenciales, de dependencia y de subordinación que lo rodean. 

Las ideas de Hodder tienen paralelismos con la Teoría del Actor-Red (ANT) y con la 

antropología del arte de Alfred Gell (Morales Navarro, 2025). Sin embargo, también presentan 

diferencias importantes en su concepción y alcance. Según Hodder (2012), la ANT conceptualiza 

las redes de manera homogénea, pone poca atención en la existencia de fuerzas materiales 

autónomas que actúan fuera de las redes sociales y no considera que las relaciones agenciales 

dentro de la red no son simétricas. Consecuentemente, el autor distingue entre dos formas de 

dependencia: dependence y dependency. 

La primera forma de dependencia (dependence) se refiere a una relación simétrica, positiva, 

funcional y de apoyo o soporte mutuo (aquella que Latour utiliza de forma tácita), mientras que la 

segunda (dependency) se enfoca en la connotación asimétrica que implica relaciones de 

vulnerabilidad, control, dominación o limitación. Esta segunda forma provoca lo que el autor llama 

stickiness, es decir, la sensación de estar “pegados” o “adheridos” a los objetos y de ser incapaces 

de separarnos de ellos sin repercusiones. Por lo tanto, el concepto de red (network) es sustituido 

por el de enredo o entramado (entanglement), definido como “la dialéctica entre la dependencia y 

la subordinación”1. 

La reflexión central de la obra de Hodder es que los humanos no pueden existir sin las 

cosas, y las cosas no pueden reducirse completamente a una extensión de lo humano. Además, en 

esta teoría se distinguen cuatro tipos de relaciones de dependencias: los humanos dependen de las 

cosas (herramientas, infraestructura, computadoras, etc.), las cosas dependen de los humanos 

(mantenimiento, reparaciones, activaciones, etc.), las cosas dependen de otras cosas (cadenas 

operativas, procesos de producción, etc.) y los humanos dependen de los humanos (las relaciones 

humanas son resultado del enredo material, pues las produce, estabiliza y prolonga). 

Todos estos enredos materiales se relacionan con la complejidad social, pues la 

acumulación de dependencias entre humanos y cosas genera sistemas cada vez más tensos, 

costosos de mantener y difíciles de abandonar. Esta tendencia del enredo hacia la tensión produce 

trayectorias históricas direccionales que no son resultado de un diseño humano previo y consciente, 

sino un efecto emergente de las soluciones materiales sucesivas y acumuladas, que incrementan la 

dependencia y reducen la flexibilidad social. Dicho de otro modo, los enredos no solo conectan, 

también limitan. 

Estas ideas se complementan con los aportes de Barad (2007), que a diferencia de los 

enfoques científicos tradicionales, indica que el conocimiento no proviene de la observación —

porque no existe una dicotomía fija y prexistente entre sujetos (observadores) y objetos 

(observados)—, sino que es el resultado de las conexiones o interacciones materiales del mundo. 

La consecuencia de esta postura es que las entidades no preexisten a sus relaciones, sino que 

 
1 Hodder (2012, p. 89) indica que entanglement se puede definir como “the dialectic of dependence and dependency”, 

pero una traducción literal resultaría en una tautología o un error léxico-semántico: “la dialéctica entre la dependencia 

y la dependencia”. Por lo tanto, tomando en cuenta los conceptos que expresa el autor, “subordinación” es el sustantivo 

más adecuado para traducir el segundo tipo de subordinación. 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 45 

emergen y se configuran precisamente a partir de estas. Dicho de otro modo, la condición (y 

existencia) de una entidad como natural, artificial, cultural, humana o cualquier otra categoría, es 

resultado de las prácticas y relaciones materiales entre los agentes. 

Las cosas y los objetos: Domínguez Rubio 

De acuerdo con Fernando Domínguez Rubio, la distinción entre cosas y objetos es un 

aspecto fundamental para reflexionar en torno al papel de una entidad dentro de la cultura material 

de una sociedad. En ese sentido, las cosas son las realidades materiales que se encuentran en un 

proceso de cambio constante, pues tarde o temprano todo envejece y se deteriora. Por otro lado, 

los objetos existen de manera inestable y dinámica, son puntos específicos de ese proceso 

asociados a determinado valor y/o significado; es decir, son posiciones psíquicas y semióticas 

asociadas a los procesos físicos y materiales que constituyen las cosas (Domínguez Rubio, 2016, 

pp. 61-62). 

Lo anterior tiene como resultado un conflicto continuo en la relación objeto-cosa, porque 

la tendencia natural hacia el cambio, envejecimiento y modificación que tienen las cosas colisiona 

con la condición fundamental de existencia de los objetos, pues estos son momentos específicos 

de ese devenir material. Este tipo de divergencia entre las cosas y los objetos, donde las primeras 

desalojan a los segundos, es denominada “implacabilidad de las cosas”. Sin embargo, también 

existe otro tipo de divergencia, pues es posible que los objetos se escapen, desaparezcan o 

abandonen a las cosas debido a un cambio en la concepción o entendimiento del objeto en sí mismo 

(Domínguez Rubio, 2016). 

A lo largo de la historia la humanidad se ha esforzado por preservar la concordancia objeto-

cosa y suprimir la divergencia; es decir, preservar las cosas para evitar que cambien de posición y 

desalojen a los objetos. En ese sentido, los trabajos de restauración y reparación han sido las 

principales herramientas para llevar a cabo dicho trabajo, provocando el desarrollo de sistemas 

complejos denominados oikos. No obstante, la implacabilidad de las cosas puede retrasarse pero 

es imposible de detener (Domínguez Rubio, 2016, p. 81). 

Para Domínguez Rubio, un oikos es todo espacio o sistema que permite desacelerar la 

implacabilidad de las cosas, principalmente a partir de la fabricación de un ambiente artificial 

idóneo para su preservación material y física. 2  En muchos casos estos habitáculos están 

relacionados con prácticas de restauración y reparación, pero no son imprescindibles dentro del 

concepto. En ese sentido, podemos encontrar dentro de los museos algunos de los ejemplos más 

desarrollados de oikos, específicamente en las cámaras diseñadas para preservar las grandes obras 

de arte de la humanidad.3 La robustez de estos sistemas de estabilización suele ser proporcional a 

la importancia del objeto-cosa en cuestión y el nivel de divergencia que posee, por lo cual es 

normal apreciar oikos más complejos alrededor de objetos más antiguos y valiosos. 

 
2 El término oikos proviene de la antigua Grecia y hace referencia a las unidades económicas y sociales autosuficientes 

de la Polis. Aristóteles definió el oikos dentro del Libro I de la Política como una “comunidad constituida naturalmente 

para la satisfacción de las necesidades cotidianas”, por lo que la analogía que genera Domínguez Rubio al emplear el 

término es bastante creativa y adecuada. 
3 También es posible argumentar que los museos en sí mismos son oikos. Para una discusión más detallada recomiendo 

revisar el texto de Domínguez Rubio (2016). 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 46 

Interpretación musical crítica: Taruskin 

Richard Taruskin (1995) critica los fundamentos teóricos de la interpretación 

históricamente informada (IHI) al cuestionar la viabilidad de la autenticidad como un ideal 

interpretativo, y especialmente la concepción de la obra musical como un objeto estable, que 

pertenece al pasado y que es capaz de normar las prácticas del presente. Para este autor, la 

interpretación musical siempre es una acción situada en el presente, no un intento de reconstruir el 

pasado. En este sentido, los modelos interpretativos que exigen fidelidad absoluta al texto y al 

compositor son parte de un pensamiento modernista que transforma la interpretación en una 

actividad científica, atrapándola en un “modelo de investigación” que subordina la expresividad a 

la evidencia documental. 

Taruskin sostiene que el entender la interpretación musical “auténtica” como un ideal es 

producto del pensamiento moderno que privilegia la objetividad, la estabilidad y la fijación textual, 

pero ignora que el conocimiento histórico es siempre mediado, incompleto y condicionado por los 

marcos conceptuales desde los cuales se obtiene. Desde esta lógica, la obra musical es tratada 

como un objeto aislado cuya autonomía debe ser preservada a través de la fidelidad al texto. Sin 

embargo, el autor muestra que esta actitud no deriva de las prácticas históricas que se pretende 

recuperar, sino de valores estéticos contemporáneos asociados al modernismo. Dicho de otro modo, 

la autenticidad no describe una relación histórica con el pasado, sino que regula la práctica 

interpretativa del presente. 

Un aspecto importante de las interpretaciones históricamente informadas es que, 

paradójicamente, cuanto más se esfuerzan por eliminar el “presente” de la interpretación, más lo 

revelan. Las decisiones interpretativas (tempo, timbre, articulación, instrumentos, etc.) reflejan 

sensibilidades modernas en los repertorios antiguos y provocan aquello que intentan combatir: 

reconfiguran la música del pasado de acuerdo con estéticas modernas. De este modo, la historia se 

convierte en un recurso que sustenta elecciones contemporáneas disfrazadas de verdad histórica. 

También vale la pena destacar que Taruskin introduce una crítica a la idea de “neutralidad 

interpretativa”, pues según él, toda interpretación (incluso aquella que se presenta como 

estrictamente documentada) implica una toma de posición estética y cultural. La pretensión de 

eliminar la influencia del intérprete no solo es una falacia, sino que provoca un distanciamiento 

expresivo ajeno a muchos contextos históricos, especialmente aquellos en los que la música estaba 

vinculada a la retórica, el afecto y la corporalidad. En otras palabras, la historia deja de ser un 

medio para comprender el pasado y se convierte en un mecanismo de control estético del presente. 

La propuesta de Taruskin se basa en comprender la historia como un campo de 

conocimiento que puede enriquecer la práctica interpretativa, no como una autoridad que dicta 

cómo debe interpretarse una obra. De esta manera, la interpretación musical se configura como 

una práctica situada en el presente que es influenciada por elementos históricos y culturales, pero 

se aleja de una mera reconstrucción arqueológica de sonidos. La idea central del texto es que 

reconocer la autenticidad tiene límites y que el sentido musical no reside en el texto ni en el pasado, 

sino que emerge siempre en el presente, a través del acto performativo: en el encuentro entre 

intérpretes, instrumentos, espacios y oyentes. 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 47 

La música como acción: Small 

Christopher Small (1999) propone transformar el concepto que tenemos de “música” para 

comprender su significado dentro la vida humana: en lugar de pensarla como un objeto, sugiere 

entenderla como una actividad, es decir, como algo que la gente hace. Small introduce el verbo 

musicar (musicking) y lo define como participar de cualquier manera en una actuación musical, lo 

cual no solo involucra tocar o cantar, sino también escuchar, componer, ensayar, practicar, bailar 

o realizar cualquier actividad que afecte la naturaleza del encuentro. El término incluye toda 

participación musical, incluso aquella que puede parecer banal o desagradable, porque su utilidad 

analítica depende de suspender los juicios estéticos y morales para poder comprender qué 

relaciones se están produciendo en cada caso. 

El núcleo de esta propuesta es que el musicar es algo colectivo, pues emerge de la red de 

relaciones que se crea durante la práctica performática. Musicar es un encuentro entre seres 

humanos, mediado por sonidos organizados no verbales, en el que todos los presentes participan 

por las relaciones que establecen entre sí y por las condiciones materiales y espaciales del evento. 

Small no se preocupa por el significado de una obra musical, sino por lo que sucede en cada 

actuación. Esta resignificación de la música permite comprender su faceta como práctica social y 

la importancia que tiene la configuración de las relaciones y agencias involucradas, no solo de los 

sonidos o de la intención de un compositor. 

Small sugiere que las artes son fragmentos de una gran práctica ritual humana, por lo que 

el énfasis no debe ponerse en los objetos artísticos, sino en la acción y la actuación, pues es ahí 

donde se produce sentido. Además, el autor señala que las formas rituales del musicar varían entre 

culturas y grupos sociales. No existe una única manera de musicar y cada una presupone reglas de 

comportamiento, formas de vestir, modos de responder y arreglos espaciales que favorecen 

diferentes tipos de relaciones. Con todo esto, Small desplaza la atención de la obra hacia el 

acontecimiento, y de lo individual a lo social, entendiendo el musicar como una práctica social en 

la que se experimentan diferentes formas de estar juntos en el mundo. 

Metodología 

El presente artículo se inscribe en un enfoque teórico-interpretativo orientado a la 

investigación performativa, en el que la práctica musical instrumental funciona como un sitio de 

producción de conocimiento. En este sentido, el argumento se construye a partir de una lectura 

situada del nuevo materialismo articulada con los aportes de la interpretación musical crítica. El 

texto incorpora reflexiones que surgen desde la práctica instrumental como evidencia situada, para 

mostrar cómo el conocimiento musical emerge de un campo de relaciones materiales y simbólicas. 

Se empleó un diseño de análisis conceptual por articulación, con los siguientes objetivos: 

•  Delimitar un conjunto de conceptos operativos de carácter filosófico. 

• Reubicar la práctica interpretativa como un fenómeno material-relacional. 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 48 

• Derivar consecuencias para la comprensión del instrumento, el repertorio y la interpretación 

históricamente informada desde una perspectiva crítica. 

Resultados y análisis 

El instrumento musical como objeto en devenir 

Desde la perspectiva del nuevo materialismo, el instrumento musical puede comprenderse 

simultáneamente como cosa y como objeto. Como cosa, el instrumento es una entidad material 

inestable, sujeta a procesos de desgaste, envejecimiento, adaptación y transformación; su 

materialidad responde a fuerzas físico-ambientales que exceden cualquier intención humana, y le 

permiten ejercer agencia y dialogar en el mundo. Por lo tanto, el instrumentista debe adoptar la 

postura del artesano de Sennett y “pensar con las manos”. 

Por otro lado, en tanto objeto, el instrumento encarna posiciones culturales, históricas, 

técnicas y afectivas que se configuran a partir de prácticas específicas de uso, escucha, enseñanza 

e interpretación. El instrumento no existiría sin el instrumentista y viceversa, son dependientes el 

uno del otro y se encuentran en un enredo tenso, del cual es prácticamente imposible escapar. 

Esta coexistencia produce una tensión permanente donde la práctica musical puede 

entenderse como un intento constante de estabilizar la relación entre el instrumento-cosa y el 

instrumento-objeto, es decir, de mantener las posiciones simbólicas, sonoras o técnicas frente a 

una materialidad que inevitablemente se transforma. La afinación inestable, el desgaste del arco, 

la respuesta cambiante de la madera, la adaptación corporal del intérprete o incluso la 

obsolescencia técnica de ciertos diseños instrumentales evidencian que dicha estabilización nunca 

es definitiva. 

Sin embargo, la música existe precisamente porque la correspondencia entre cosa y objeto 

nunca es estable. En la intersección entre lo que el instrumento es materialmente y lo que significa 

culturalmente se abre un campo de acción performativa donde emergen decisiones interpretativas, 

gestos técnicos y formas de escucha. Desde esta perspectiva, el trabajo del intérprete no consiste 

en resolver esa divergencia, sino en habitarla y navegarla, reconociendo que el devenir material 

del instrumento es un elemento constitutivo del fenómeno musical en sí mismo. 

La multidimensionalidad de la música: cosa, objeto y acción 

La música no puede reducirse a una sola dimensión ontológica. Las partituras y las 

grabaciones, aunque son fundamentales dentro de su comprensión y conservación, no constituyen 

ni contienen la totalidad del fenómeno musical; son representaciones parciales que fijan ciertos 

aspectos sígnicos o sonoros, pero dejan fuera la dimensión corporal, espacial, relacional y temporal 

del acontecimiento musical. No son la música, sino las huellas materiales de las prácticas 

musicales. 

Además, es indiscutible que la música también opera y se manifiesta como objeto, pues 

posee posiciones psíquicas, semióticas, culturales, históricas y afectivas que se transforman con el 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 49 

tiempo. Estas posiciones son las que se canonizan, se enseñan, se discuten y se preservan. 

Siguiendo a Lydia Goehr (1994), puede afirmarse que la cultura musical occidental ha construido 

un “museo imaginario” de obras musicales, el cual funciona como un oikos simbólico, es decir, un 

sistema de estabilización que busca conservar ciertas posiciones objetuales del repertorio a través 

del canon, la pedagogía, la crítica y la institucionalización. 

Sin embargo, la música como objeto es particularmente especial, pues no está contenida en 

una cosa. La música no existe como entidad material permanente, sino como un evento 

fenomenológico fugaz, estrictamente ligado al flujo temporal, y del que solo pueden conservarse 

sustitutos: recuerdos, notaciones, grabaciones, descripciones o teorías. Por lo tanto, la música solo 

se manifiesta de manera plena en la acción. 

Aquí resulta fundamental la noción de musicar de Christopher Small, pues la música no 

existe previo a su ejecución, solo sucede en el acto performativo. Como acción, la música surge 

de un enredo entre intérpretes, instrumentos, espacios, cuerpos, saberes, expectativas y oyentes. 

En este sentido, la música es simultáneamente cosa (materialidad sonora), objeto (posición cultural) 

y acción (práctica situada), y cualquier intento de reducirla a una sola de estas dimensiones 

empobrece su comprensión. 

El lugar del intérprete 

A través de este marco filosófico, el lugar del intérprete se redefine de manera sustancial. 

La fidelidad deja de entenderse como una relación directa y exclusiva con el autor o con un 

supuesto estado original del instrumento, y se desplaza hacia la red de prácticas, materiales, gestos 

y saberes que permiten que la obra siga actuando en el presente. El intérprete no es un mediador 

neutro entre un texto y un sonido, sino un actante que participa activamente en la reconfiguración 

del objeto musical. 

Esta posición implica reconocer que toda interpretación es situada y materialmente 

condicionada. El intérprete actúa, así, en un contexto de dependencias asimétricas, pues depende 

del instrumento y de sus resistencias materiales, de tradiciones técnicas, de repertorios canonizados 

y de instituciones que regulan modos de hacer música. Al mismo tiempo, estos elementos 

dependen del intérprete para mantenerse operativos, porque sin el acto performativo el instrumento 

pierde su función musical, el repertorio se desvanece y las tradiciones se extinguen. Esta relación 

recíproca, pero no simétrica, sitúa al intérprete en el centro de un enredo del cual no puede 

sustraerse. 

La agencia del intérprete no consiste en imponer una voluntad individual, sino en 

corresponder, en el sentido de Ingold, con un entramado complejo de relaciones. La obra no 

“sobrevive” a pesar del intérprete, sino gracias a la reactivación constante de estas redes materiales 

y simbólicas que la hacen operativa en el presente.  

La IHI como oikos 

La interpretación históricamente informada puede comprenderse como un intento moderno 

de construir un oikos destinado a estabilizar un objeto musical. Sin embargo, lejos de suspender el 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 50 

devenir del objeto, la IHI produce nuevos cambios de posición al establecer normas específicas de 

interpretación, criterios de autenticidad y jerarquías de valor. El gesto histórico no conserva el 

objeto musical en un estado original, sino que lo reconfigura desde marcos estéticos 

contemporáneos. 

Esto resulta particularmente pertinente para posicionar este trabajo frente a las corrientes 

puristas de conservación y restauración musical. Si bien estas posturas han generado aportes 

invaluables, especialmente en términos de investigación histórica, recuperación de repertorios y 

reflexión crítica, también han construido complejos dispositivos estilísticos que operan como 

sistemas normativos. En ellos, la fidelidad al autor se convierte en un principio regulador que busca 

no solo frenar el cambio objetual del repertorio, sino llevar la restauración a su máxima expresión 

simbólica. 

La IHI es un gesto plenamente moderno, pero la construcción de estos oikos musicales no 

equivale a una aproximación integral al repertorio. A diferencia de las artes visuales tradicionales, 

los músicos no cuentan con una cosa que preservar materialmente; por lo tanto, no puede hablarse 

de implacabilidad de las cosas en el mismo sentido. Lo que se conserva no es una materialidad, 

sino una posición objetual, siempre mediada por prácticas contemporáneas. 

En relación con la fidelidad y la autenticidad, Domínguez Rubio (2016) señala que estas 

nociones se sostienen en la posibilidad de mantener un vínculo con las intenciones del autor, algo 

que resulta más plausible cuando existe una cosa material frente a nosotros. Empero, en el caso de 

la música las intenciones autorales suelen reconstruirse a partir de deducciones históricas, 

filosóficas o estilísticas que no necesariamente corresponden con la experiencia subjetiva del 

creador. Pretender reconstruir pensamientos, afectos o intenciones pasadas implica siempre un alto 

grado de especulación. 

La ritualidad de la IHI, compuesta por instrumentos de época, ediciones urtext, 

agrupaciones históricas, espacios específicos, etc., conforma un oikos performativo altamente 

sofisticado. No obstante, el cambio de posición del repertorio no se debe únicamente a estos 

dispositivos, sino al agenciamiento que ejercen los múltiples actantes de la red: intérpretes, 

instituciones, públicos, discursos académicos y tecnologías. De esta manera, la interpretación 

históricamente informada no suspende el devenir del objeto musical, sino que participa 

activamente en su transformación. 

Conclusiones 

En el presente artículo se ha argumentado que la música se manifiesta como un fenómeno 

profundamente relacional, material y situado. Desde el nuevo materialismo, la distinción entre 

cosas y objetos permite comprender que tanto los instrumentos como los repertorios musicales 

existen en una tensión permanente entre materialidades en devenir y posiciones culturales que 

buscan ser estabilizadas. Esta tensión no es un problema que resolver, sino una condición 

constitutiva de la práctica musical misma. 

El instrumento musical, entendido simultáneamente como cosa y como objeto, pone en 

evidencia que la interpretación no ocurre sobre una base neutra o inerte. Su materialidad envejece, 



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 51 

responde, resiste y se transforma, mientras que las posiciones simbólicas, técnicas e históricas que 

se le atribuyen dependen de prácticas específicas de uso, enseñanza y escucha. La práctica 

interpretativa puede comprenderse, entonces, como un esfuerzo continuo por sostener una relación 

siempre inestable entre estas dimensiones, en la que la correspondencia entre materialidad y 

significado nunca se consolida de manera definitiva. 

En última instancia, este trabajo propone abandonar la búsqueda de una estabilidad 

imposible y asumir la inestabilidad como un rasgo constitutivo de la música. Comprender los 

agenciamientos materiales, corporales y simbólicos que permiten que una obra siga siendo 

significativa en el presente resulta más productivo que intentar fijarla en un ideal histórico o autoral. 

La música no es un estado al que se pueda regresar, sino un proceso que se actualiza continuamente 

en la acción; no es un objeto que se conserva intacto, sino un devenir que se acompaña.  



 

Cuadernos de Investigación Artística, Vol. I, Núm. 2 52 

Referencias 

Aristóteles. (1988). Política. Editorial Gredos. 

Barad, K. (2007). Meeting the Universe halfway: Quantum physics and the entanglement of matter 

and meaning. Duke University Press. 

Domínguez Rubio, F. (2016). On the discrepancy between objects and things: An ecological 

approach. Journal of Material Culture, 21(1), 59–86. 

https://doi.org/10.1177/1359183515624128  

Goehr, L. (1994). The Imaginary Museum of Musical Works: An essay in the philosophy of music. 

Oxford Academic. https://doi.org/10.1093/0198235410.001.0001  

González Gallego, A. (2004). El hombre y la técnica. Ágora: Papeles de Filosofía, 23(2), 149–

165. http://hdl.handle.net/10347/1252 

Hodder, I. (2012). Entangled: An archaeology of the relationships between humans and things. 

John Wiley & Sons. 

Ingold, T. (2013). Making: Anthropology, archaeology, art and architecture. Routledge. 

Morales Navarro, S. A. (2025). El contrabajo como objeto técnico: hacia una ecología filosófica 

del instrumento musical. Cuadernos de Investigación Artística, 1(1), 19–29. 

https://www.investigacion.unay.edu.mx/index.php/cia/article/view/14 

Sennett, R. (2009). El artesano. Editorial Anagrama. 

Small, C. (1999). El musicar: un ritual en el espacio social. Trans. Revista Transcultural de Música, 

4, 1–16. https://www.sibetrans.com/trans/articulo/252/el-musicar-un-ritual-en-el-espacio-

social  

Taruskin, R. (1995). Text and act: Essays on music and performance. Oxford University Press.

https://doi.org/10.1093/0198235410.001.0001
http://hdl.handle.net/10347/1252
https://www.investigacion.unay.edu.mx/index.php/cia/article/view/14
https://www.sibetrans.com/trans/articulo/252/el-musicar-un-ritual-en-el-espacio-social
https://www.sibetrans.com/trans/articulo/252/el-musicar-un-ritual-en-el-espacio-social

